Predigt Jer 14,1-9, 18.1.2026 Schlosskirche Bonn, International Service, Erik Nau

Today's sermon text addresses an existential feeling that probably everyone is confronted with at
some point in their lives: a feeling of abandonment, whether it be helplessness, hopelessness, or a
gnawing loneliness, a lack of perspective.

And those who seek God in their lives, who want to trust in the supposed certainties of their faith,
can be affected by this feeling all the more strongly. What do we hear and read about God, the
good or at least just, almighty, great, caring, loving God who is supposed to know each and every
one of us, who accompanies and sustains our lives, who created the whole world and surrounds us
with love, patience and grace in life and beyond.

What if our life experiences do not correspond to this image of God and our expectations of God?
First of all, we would not be alone in feeling this way: in today's text, Jeremiah takes up the plight
of the people of Judah in the form of a lament. He first describes a drought that brings poverty and
suffering upon humans and animals, and interprets this as a consequence of the people's
behaviour, as sin and disobedience against God. The people are dependent on rain, because only
this natural irrigation can secure their existence. And this rain is unavailable to them; it is a gift
from God, since humans cannot influence the weather.

In this passage, humanity's dependence on God can be understood both literally and
metaphorically. The drought is an image that can be interpreted as referring to conditions of
poverty and hardship, but also to a person's inner life, their worries and fears, and the associated
feelings of emptiness.

In Jeremiah, it is the external conditions of nature that threaten people's lives. In verse 7, however,
the author does not see God as responsible for this, but rather human beings: ‘Although our
iniquities testify against us, act, O Lord, for your name’s sake; our rebellions indeed are many,

and we have sinned against you.’ Perhaps these words sound very drastic and somewhat old-
fashioned to us today. However, what is emphasised here is not God's arbitrary action that causes
suffering to the people.

A lasting human dilemma can be deduced from the text: even the best intentions to act well and
correctly cannot achieve perfection. Due to our living conditions, we are entangled in larger
contexts for which our individual freedom of action and decision-making seems minimal to non-
existent. Today, as in the past, we live in a world ravaged by wars and disasters — and humanity's
contribution to the destruction of nature is becoming increasingly apparent.

So the dilemma is this: we, each and every one of us, bear responsibility as human beings for our
actions, for justice and peace, and we cannot simply dismiss this responsibility. At the same time,
we often feel powerless and incapable of living up to this expectation. Everyday life often presents
us with enough challenges as it is, so how are we supposed to save the world on top of that? We
feel that we can only take small steps at best, or that we will not achieve or change enough
anyway, and that we will therefore ultimately fail to save the world every day anew. We feel the
consequences of our failure or resigned inaction in our living conditions, and if not in our own
lives, then a glance at the news is enough to remind us of them.

Feelings of abandonment and despair are therefore justified in a certain sense. Jeremiah uses the
concept of sin to describe all of this, which can actually help us move forward. From a theological
perspective, all of these existential questions are not just about the responsibility and guilt of



individuals or humanity as a whole — in this context, ‘sin’ also expresses our relationship with God.
‘Sin” is a relational term that can balance one's own relationship with God. On our own, we cannot
escape sin as a condition that marks us as human beings who are not God. As human beings who
are not omnipotent and at the same time always good and just.

Jeremiah expresses this feeling of abandonment in a question to God: Why does God not reveal
themself as people expect, and as God would be expected to do from a human perspective? God is
supposed to be a comforter and helper, so why does God not act in this difficult situation, but
instead behaves as if none of this concerns God at all?

But finally, in verse 9, comes the turning point: ‘Yet you, O Lord, are in the midst of us,

and we are called by your name; do not forsake us! ‘ Despite the opposite perception, the
helplessness in a situation of distress, Jeremiah states: God, you are still there — stay with us!

Today's text is written in a tone of lamentation. Jeremiah complains to God about the overall
situation and the lack of help that is actually expected from God. He does not let up in his
lamentation, because he firmly believes in God's presence among humankind. The lament thus
becomes a form of expression for maintaining the relationship with God. The relationship between
God and humankind is unbreakable — it is what sustains and supports us, and what we can call
upon even when divine action is no longer recognisable or seems meaningless to us.

The dilemma mentioned earlier cannot be completely resolved. Life remains a navigation between
our own self-effective actions and the recognition that these actions have limits at which we must
let go and can only hope and trust. Of course, this is not easy at all, and | believe that for us
humans, the temptation to want to keep everything under control remains great.

But where we feel our limits and cannot easily come to terms with them, at least lamentation
remains as a form of self-positioning in our relationship with God, as confirmation that we still
want to count on God, despite everything.

In my experience, it often really helps to lament by complaining about one's own situation, venting
one's feelings — then taking a deep breath and being able to continue with some relief, knowing
that one is not completely abandoned and left alone with everything. Complaining can reveal new
perspectives then, bring relief through the act of complaining itself — and is thus probably one of
the oldest forms of prayer at all. Amen.

And the peace of God, which surpasses all understanding, will guard your hearts and your minds in
Christ Jesus. Amen.

Der Predigttext heute spricht ein existenzielles Empfinden an, mit dem wahrscheinlich jeder
Mensch im Leben mal konfrontiert wird: Ein Geflihl der Verlassenheit, sei es als Hilflosigkeit, als
Hoffnungslosigkeit oder als bohrende Einsamkeit, als Perspektiviosigkeit.

Und diejenigen, die in ihrem Leben Gott suchen, die vertrauen moéchten auf die vermeintlichen
Gewissheiten ihres Glaubens, kann dieses Gefiihl umso starker treffen. Was hort und liest man
nicht alles tber Gott, den guten oder mindestens gerechten, allmachtigen, grof3artigen,
zugewandten, liebevollen Gott, der jede*n von uns kennen soll, unser Leben begleitet und hilt,
der die ganze Welt erschaffen hat und uns im Leben und dariber hinaus mit Liebe, Geduld und
Gnade umgibt.



Was ist nun, wenn die Erfahrungen unseres Lebens diesem Bild von Gott und den Erwartungen an
Gott nicht entsprechen?

Zunachst einmal wirden wir mit dieser Empfindung nicht alleine dastehen: Jeremia nimmt im Text
von heute die Not der Bevolkerung Judas in Form der Klage auf. Er beschreibt zuerst eine Dirre,
die Armut und Leid tiber Mensch und Tier bringt und deutet dies als Folge des Verhaltens des
Volkes, als Sinde und Ungehorsam gegen Gott. Die Menschen sind abhadngig von Regen, denn nur
diese natirliche Bewasserung kann ihre Existenz sichern. Und dieser Regen ist fiir sie unverfiigbar,
er ist Gabe Gottes, da die Menschen das Wetter nicht beeinflussen konnten.

Die Abhdngigkeit der Menschen von Gott ldsst sich in diesem Textabschnitt sowohl buchstablich als
auch metaphorisch verstehen. Die Dirre ist ein Bild, das sich auf Zustande der Armut und Not,
aber auch auf das innere Leben eines Menschen deuten l3sst, auf seine Sorgen und Angste, und
auf damit verbundene Gefiihle der Leere.

Bei Jeremia sind es die dulReren Bedingungen der Natur, die das Leben der Menschen bedrohen. In
Vers 7 sieht der Autor die Verantwortung dafiir aber nicht bei Gott, sondern bei den Menschen:
»Ach, HERR, wenn unsre Siinden uns verklagen, so hilf doch um deines Namens willen! Denn unser
Ungehorsam ist grol, womit wir wider dich gesiindigt haben.” Vielleicht klingen diese Worte heute
flr uns sehr drastisch und auch etwas altbacken. Unterstrichen wird hier aber nicht ein
willkiirliches Handeln Gottes, das dem Volk Leid zufigt.

Es lasst sich aus dem Text ein bleibendes menschliches Dilemma ableiten: Selbst die besten
Absichten, gut und richtig zu handeln, kénnen nicht zur Perfektion kommen. Durch unsere
Lebensbedingungen sind wir verstrickt in groBere Zusammenhange, fiir die unsere individuelle
Handlungs- und Entscheidungsfreiheit minimal bis kaum vorhanden zu sein scheint. Wir leben
heute wie damals in einer Welt, die gebeutelt ist durch Kriege und Katastrophen — und der Beitrag
der Menschheit an der Zerstérung der Natur wird immer offensichtlicher.

Das Dilemma ist also: Wir, jede einzelne Person, tragen als Menschen die Verantwortung flr unser
Handeln, flir Gerechtigkeit und Frieden, und kdnnen sie nicht einfach von uns weisen. Gleichzeitig
fliihlen wir uns oft kraft- und machtlos, diesem Anspruch gerecht zu werden. Der Alltag bietet fir
uns oft schon genug Herausforderungen, wie soll man da nebenbei noch die Welt retten? Wir
fuhlen, dass wir hochstens kleine Schritte tun kénnen oder dass wir so oder so nicht genug
erreichen und bewegen werden und deshalb schlielllich an der Weltrettung jeden Tag aufs neue
scheitern missten. Wir spiiren die Konsequenzen unseres Scheiterns oder resignierten Nicht-
Handelns an unseren Lebensbedingungen, und wenn nicht wir selbst am eigenen Leben, so reicht
ein Blick auf die Nachrichtenlagen, um sie uns in Erinnerung zu rufen.

Verlassenheitsgefiihle und Verzweiflung haben also in gewisser Weise ihre Berechtigung. Bei
Jeremia wird fiir all das der Stinden-Begriff verwendet, der hier tatsachlich weiterfiihren kann. Es
geht bei all den existenziellen Fragen aus theologischer Sicht eben nicht nur um Verantwortung
und Schuld des Menschen oder der Menschheit an sich — ,,Stinde” driickt in diesem Kontext dazu
noch die Bezogenheit auf Gott aus. ,Slinde” ist ein Beziehungsbegriff, der das eigene Verhaltnis zu
Gott austarieren kann. Aus uns selbst heraus entkommen wir der Siinde als Zustand nicht, der uns
als Menschen markiert, die eben nicht Gott sind. Als Menschen, die nicht allmachtig sind und
gleichzeitig immer gut und gerecht.

Das Verlassenheitsgefiihl wird bei Jeremia als Anfrage an Gott in Worte gefasst: Warum zeigt Gott
sich nicht so, wie von den Menschen erwartet, und wie es Gott aus menschlicher Sicht



entsprechen wiirde? Gott sei doch eigentlich Troster und Helfer, warum agiert Gott dann nicht so
in dieser schwierigen Situation, sondern verhalt sich, als ginge Gott alles das gar nichts an?

Aber schlielilich, in Vers 9, kommt der Turning Point: ,Du bist ja doch unter uns, HERR, und wir
heiBen nach deinem Namen; verlass uns nicht!“ Trotz der gegenteiligen Wahrnehmung, der
Hilflosigkeit in einer Notlage, stellt Jeremia fest: Gott, du bist trotzdem da — Bleib bei uns!

Der Text heute ist im Ton der Klage formuliert. Jeremia beklagt sich bei Gott tiber die
Gesamtsituation und die nicht ankommende Hilfe, die eigentlich von Gott erwartet wird. Diese
Klage lasst er nicht abreien, denn er rechnet fest mit der Gegenwart Gottes unter den Menschen.
Das Klagen wird damit zur Ausdrucksform, um die Beziehung zu Gott aufrechtzuerhalten.
Unkindbar ist die Relation von Gott und Menschen —sie ist das, was halt und tragt, und was sich
anrufen lasst selbst da, wo fiir Menschen gottliches Handeln nicht mehr erkennbar ist oder sinnvoll
erscheint.

Das vorhin angesprochene Dilemma lasst sich nicht ganz auflésen. Leben bleibt ein navigieren
zwischen dem eigenen selbstwirksamen Handeln und der Anerkennung, dass dieses Handeln
Grenzen hat, an denen wir loslassen miissen und nur noch hoffen und vertrauen kénnen. Einfach
ist das natdrlich Uberhaupt nicht und ich glaube, fiir uns Menschen bleibt die Versuchung immer
groR, alles selbst unter Kontrolle behalten zu wollen.

Wo wir aber unsere Grenzen spiliren und wir uns nicht leicht damit abfinden kénnen, bleibt
wenigstens die Klage, als Form der Selbstverortung in der Gottesbeziehung, als Bestatigung, dass
wir noch mit Gott rechnen wollen, trotz allem.

Oft hilft es meiner Erfahrung nach tibrigens wirklich: Uber die eigene Situation klagen, sich einmal
Luft machen Uber die eigene Empfindung — dann tief durchatmen und etwas erleichtert
weitermachen konnen, in dem Bewusstsein, doch nicht ganz verlassen zu sein und mit allem
alleine dazustehen. Die Klage kann neue Perspektiven zeigen, Erleichterung bringen durch das
Klagen selbst — und ist somit wohl eine der dltesten Gebetsformen der Welt. Amen.

Und der Friede Gottes...



